
50

ИГРАЯ ПРОСТАКА…:
(ПОСТ)МОДЕРНИЗМ И ЕГО АКТОРЫ

PLAYING A SIMPLETON…:
(POST)MODERNISM AND ITS ACTORS

УДК 821.112.2           DOI: 10.31249/chel/2023.03.03

Котелевская В.В., Вирченко Д.В.
ПЛУТ В РОМАНАХ Т. МАННА И Г. ГРАССА:

К ПРОБЛЕМЕ (ПОСТ)МОДЕРНИСТСКОГО ЖАНРОВОГО МЫШЛЕНИЯÓ

Институт филологии, журналистики и межкультурной
коммуникации Южного федерального университета,
Россия, Ростов-на-Дону, vvkotelevskaya@sfedu.ru,

virchenko@sfedu.ru

Аннотация. В статье на примере романов Т. Манна и Г. Грасса («Призна-
ния авантюриста Феликса Круля» vs «Жестяной барабан») исследуется проблема
жанрового диалога в эпоху внежанрового эксперимента. На материале двух мо-
дернистских – или постмодернистских, как считают некоторые германисты, –
немецких неопикаресок рассматривается реконструкция архетипов ребенка, матери,
шута, мудреца, а также само явление неомифологизации Истории как вечного воз-
вращения. Герои-рассказчики названных романов Феликс Круль и Оскар Маце-
рат, несмотря на различие их судеб и отличие повествовательных стратегий (под-
ражание мемуарам плута и автобиографии Гёте «Поэзия и правда» в первом случае,
сказочно-гротескное пародирование романа о художнике и плуте – во втором),
оба демонстрируют ряд черт пикаро (аутсайдер, наблюдатель, недостоверный

Ó Котелевская В.В., Вирченко Д.В., 2023



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

51

повествователь) и деконструируют роман воспитания. Герой предстает в маске
puer aeternus: развитие «вечного ребенка» невозможно. Нарраторы, таким обра-
зом, критикуют просветительскую модель in-dividuum как автономной личности.

Ключевые слова: пикареска; роман воспитания; барокко; Просвещение;
модернистский роман; пародия; пастиш; психоанализ; Гёте; Томас Манн; Гюнтер
Грасс.

Поступила: 04.03.2023                              Принята к печати: 13.06.2023

Kotelevskaya V.V., Virchenko D.V.
Picaro in Thomas Mann’s and Günter Grass’s novels:

on the problem of (post)modernist genre thinkingÓ

Institute of Philology, Journalism and Intercultural Communication,
Southern Federal University,

Russia, Rostov-on-Don, vvkotelevskaya@sfedu.ru, virchenko@sfedu.ru

Abstract. This article explores the problem of genre dialogue in the times of ex-
tra-genre experimentation basing on Thomas Mann’s and Günter Grass’s novels – Con-
fessions of Felix Krull vs. The Tin Drum. Examining these two modernist – or post-
modernist, as some Germanists believe, – German neo-picaresque we explore the ways
of reconstruction of child, mother, fool, and wiseman archetypes, as well as the very
phenomenon of the neo-mythologization of History as an eternal return. First-person
narrators in these two novels, Felix Krull and Oskar Matzerath, despite the difference in
their fates and the difference in their narrative strategies (imitation of picaro’s memoir
and Goethe’s autobiography Poetry and Truth in the former case, and a fairy-grotesque
parody of artist’ novel and a picaresque in the latter), both exhibit several picaro fea-
tures (outsider, observer, unreliable narrator) and deconstruct the Bildungsroman. The
character appears in the mask of puer aeternus: the development of an “eternal child” is
impossible. Both narrators thus criticize the Enlightenment model of the in-dividuum as
an autonomous person.

Keywords: picaresque; Bildungsroman; baroque; Enlightenment; modern novel;
parody; pastiche; psychoanalysis; Goethe; Thomas Mann; Günter Grass.

Received: 04.03.2023                                                  Accepted: 13.06.2023

Роман ХХ в. демонстрирует необозримое многообразие ав-
торских поэтик. И пестрота их, и радикальность некоторых экспе-
риментов, казалось, должны были поставить под сомнение саму
возможность жанрового мышления в рамках этого непрерывно
становящегося жанра. Опыт Дж. Джойса, Р. Музиля, А. Шмидта,

Ó Kotelevskaya V.V., Virchenko D.V., 2023

mailto:vvkotelevskaya@sfedu.ru


Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

52

С. Беккета, А. Роб-Грийе, Ж. Перека, Т. Пинчона, Дж. Барта и дру-
гих экспериментаторов указывал на проективную, не поддающую-
ся эссенциалистскому определению природу романного повество-
вания, способного метаморфировать из рассказывания историй в
денаррацию или свободно играть на границах этих модальностей.
Столь же подвижным, разнящимся оказывался и транслируемый
романом образ мира и человека. Между тем уже современникам
модернистов было очевидно, что новаторство их не абсолютно,
что в самом жесте отказа содержится апелляция к «давно готовым
и частично уже мертвым жанрам» [Бахтин, 2000, с. 195] и дискур-
сивным формациям, и без соотнесения с ними, в условиях действи-
тельного забвения «памяти жанра», не поддавалось бы прочтению
и новое художественное содержание.

Так, в «Улиссе» угадывается схематизм томистской экзегезы и
Exercitia spiritualia Игнатия Лойолы1, и это наложение средневеково-
го трафарета на пеструю, схваченную «периферийным мышлением»
реальность2, усиливает впечатление распада сознания, атомизации
человека и образа мира, создает амбивалентный эффект энциклопе-
дизма и мозаичности3. У другого создателя внежанровых форм, Бек-
кета, поток сознания «безымянного» (L’Unnamable, 1951) уже в на-
чальном пассаже содержит своеобразный катехизис реалистического
повествования – перечень всех миметических атрибутов, которые
будут редуцированы или разрушены в данном «романе». В цикле
Пруста за пуантилистской «микрологией» (воспользуемся метафора-
ми Ортеги-и-Гассета и Адорно), расщепляющей характеры, ланд-
шафты, ситуации, просматривается бальзаковская систематика.

Подобная игра на границах сложившихся канонов в ситуа-
ции кризиса языка и языков определяет развитие романа ХХ сто-
летия: модернистский роман преодолевает «ложь изображения»,
симулируя и обнажая механизмы художественной «лжи» [Adorno
1976, S. 12], вскрывая неочевидность жанровой идиоматики. Точно
так же политональная и атональная музыка деконструировала мно-

1 Влияние иезуитской топики, в частности приема compositio loci в описа-
ниях адских мучений, ощутимо в «Портрете художника в юности».

2 О периферийном восприятии в «Улиссе» см. статью К.-Г. Юнга «Улисс:
монолог» (1932): [Jung, 1971].

3 На эту парадоксальность поэтической техники Элиота, Паунда, Джойса
указывал Н. Фрай в «Анатомии критики» (1957) [Фрай, 1987].



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

53

говековое представление о естественности тональной гармонии,
вскрыв исторически преходящий характер «тональной идиоматики»
[Adorno 1986, S. 168]. Модернистская практика показывает, что в
качестве готовой формы, объекта стилизации и пародирования
может выступать как отдельный прием, элемент, так и стиль, жанр
(включая речевые жанры), авторская поэтика в качестве канонизи-
рованного художественного целого1. О транспозиции и смешении
романных жанров, а также имманентных им образов мира и челове-
ка пойдет речь в данной статье.

Хотя оба романа, находящиеся в центре нашего внимания –
«Признания авантюриста Феликса Круля» (Bekenntnisse des
Hochstaplers Felix Krull, 1908–1954) Томаса Манна и «Жестяной
барабан» (Die Blechtrommel, 1959) Гюнтера Грасса – основательно
изучены2, видится перспективным предложенный нами ракурс –
сопоставительный анализ поэтик до- и послевоенного поколения
немецких писателей, выявляющий общность художественной реф-
лексии, направленной на ревизию проекта Просвещения. Такой
подход позволяет уточнить некоторые механизмы обновления за-
падного романа и закономерности жанрового мышления как тако-
вого в эпоху внежанрового эксперимента. В качестве инструмента-
рия используются отдельные идеи психоанализа (Фрейд, Юнг,
Ранк), мифопоэтика (Фрейденберг, Элиаде), идеи Франкфуртской
школы, а также принципы исторической и нарративной поэтики.

Адорно, проводивший параллели между развитием романа и
музыки, указывал на проникновение «наивности», «реакционного
момента» в музыкальный язык, писал об ассимиляции кича – все-
возможных маргинальных форм, отринутых высокой культурой
(народных жанров, городского романса, оперетты, военных мар-

1 Образец пастиша как магистрального приема – «Быки Гелиоса», 14-я
глава «Улисса», в которой представлена целая галерея стилей английской литера-
туры от раннего Средневековья до конца ХIХ в.

2 Спектр актуальных подходов к исследованию парадигмы плутовского
романа, репрезентированной в данных произведениях, содержится в сборниках и
монографиях: [Mayer, 1976; Riggan, 1981; Bauer, 1994; The picaresque … , 1994]; о
«Жестяном барабане» см.: [Гладилин, 2011; Добряшкина, 2005; Григорьева, Ясин-
ская, 2014; Кузнецов, 2018; The echo … , 2016]. Важнейшей работой, исследующей
аспекты архетипического и жанрового содержания образа Феликса Круля, мы счи-
таем монографию Г. Вислинга [Wysling, 1995]. Некоторые исследования, важные
для исследуемого нами аспекта, будут упомянуты далее.



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

54

шей, джаза и т.п.). Он сравнивал такое стилизованное смешение
(«попурри») с проникновением в буржуазный роман – литератур-
ный аналог «естественного» строя тональной гармонии – элемен-
тов авантюрного романа и всевозможной бульварной литературы, так
называемой Kolportageliteratur [Adorno, 1986, S. 183–185, 209–210]1.
О монтаже разнохарактерных приемов и жанров, «варваризме»2,
разрушающем органическую гомогенность стиля, пишет Томас
Манн в «Докторе Фаустусе» (1947), воспроизводя характер «леде-
нящих» душу композиций Адриана Леверкюна [Mann, 1967,
S. 500–501] и сам как повествователь следуя технике пастиша.
Пастиш – сам термин Манн находит у Адорно в анализе стилисти-
ки Стравинского – используется Манном при создании истории
Феликса Круля, в основу которой отчасти легли мемуары румын-
ского вора Жоржа Манолеску (1905) [Thomas Mann: Leben … ,
2015, S. 80], а также ироничное подражание целому ряду жанров:
пикареске, криминальному роману, роману воспитания, роману-
исповеди, мемуарам и др.

Следует напомнить также, что Адорно был наставником
Манна в модернистской эстетике и «философии Новой музыки» в
частности, а Гюнтер Грасс участвовал в авангардном художествен-
ном процессе 1950-х годов (в качестве поэта, графика, эссеиста).
Как утверждал позднее Грасс во «Франкфуртских лекциях по ли-
тературе» (1990), главной задачей немецкоязычного писателя по
окончании войны было преодолеть стыд и немоту, научиться, во-
преки парадоксальному табу Адорно, «писать после Освенцима»
[Grass, 1990]. В творчестве художников из его данцигской трило-
гии (барабанщика-писателя Оскара Мацерата, живописцев-
неоэкспрессионистов Дюссельдорфской академии, санитара Бру-
но, плетущего фигурки из бечевки, Эдди Амзеля, изготовителя
чучел, его двойника Браукселя, создателя подземного театра кари-

1 Эту стратегию он прослеживает в творчестве Г. Малера, И. Стравинско-
го, А. Шёнберга и др.

2 Речь идет именно о варваризме (Barbarismus) как стилистическом явле-
нии (не «варварстве», Barbarei) – вторжении инородного элемента в языковую
ткань, например, джазового звучания в ораторию (как в указанном месте «Докто-
ра Фаустуса»), или смешении фольклорных стилей с академическими в балетах
Стравинского, адаптации мелодики военных маршей и народных песен в симфо-
ниях Малера, имитации гитарного звучания в струнных у Бартока, и т.п.



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

55

катурных инсталляций и призрачной команды подземных писарей)
ощутима описанная Манном и Адорно тенденция – вторжение
варваризмов, пренебрежение законами классического вкуса. Эсте-
тическое и экзистенциальное, формальное и эпистемологическое
здесь тесно связаны.

Ужас ребенка-наблюдателя, впервые сталкивающегося с не-
постижимым (войной, смертью, сексом), оказался тем экзистенци-
альным состоянием, которое заново должен был пройти Грасс и
его современники, и этот ужас воскресил память одного из жанров –
немецкую пикареску, представленную прежде всего «Шельмуфф-
ским» К. Рейтера и «Симплициссимусом» Х.Я.К. Гриммельсгаузе-
на, а с ней и средневеково-барочную образность mundus perversus.
Во франкфуртской лекции, как бы воскрешая «жуткое» (по Фрей-
ду) печально знаменитых снимков из концлагерей, Грасс говорит:
«…наш стыд невозможно ни вытеснить, ни преодолеть; настойчи-
вая наглядность этих снимков – обувь, очки, волосы, трупы – не
поддается абстрагированию; Освенцим, хотя и плотно окутан
разъясняющими речами, никогда не будет постигнут; чудовищное,
явившееся под именем Освенцима, именно потому, что оно ни с
чем не сравнимо, не поддается никаким историческим оправдани-
ям и обоснованиям, не искупится никакой явкой с повинной, – так
и осталось непостижимым и стало цезурой, поэтому вполне ло-
гично было бы разделить человеческую историю и наше представ-
ление о существовании человека на события до и после Освенци-
ма» [Grass, 1990, S. 9]. Р. Крейг, апеллируя к грассовской рецепции
эстетических идей Адорно, акцентирует этот момент деконструи-
рования мимесиса в «Жестяном барабане»: непостижимость, нево-
образимость не поддающихся наглядному изображению событий и
чувств (Undarstellbarkeit) искажает повествовательные маски, про-
воцируя фрагментарность и гротескность, а в моделировании ге-
роя вызывая к жизни архаические формы магии как средства само-
защиты и самоутверждения [Craig, 2016, p. 99–106].

Несмотря на разницу в повествовательной манере и степени
гротескового искажения героя, в обоих названных произведениях
обнаруживается интерес к нескольким магистральным жанрам Но-
вого времени – плутовскому роману, роману воспитания и роману о
художнике. При этом у обоих писателей повествовательная манера
осложнена пародирующим жестом по отношению к Гёте, причаст-



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

56

ному к двум последним романным моделям. «Исповедь»
(Bekenntnisse) перверсивного «художника» Круля задумана Манном
как пародия на «Поэзию и правду» Гёте: мошенник, вор и жиголо
Круль рассказывает о себе с интонациями самопознающего испо-
ведующегося индивида. Кроме того, он манипулирует романтиче-
ской позой, изображая себя – под маской непонятого гения –
жертвой филистерской ограниченности, а свои преступления про-
тив закона и нравственности оправдывает – травестируя при этом
идеи Ницше, де Квинси и Ломброзо1 – плутоватостью всякого ху-
дожника и его исключительным правом на преступление. Для
Грасса Гёте как символ аполлонической ясности и целостности
предстает одновременно недостижимым идеалом и предметом
карнавального ниспровержения (дионисическим антиподом Гёте в
«Жестяном барабане» выступает мифологизированный Распутин).
Гёте здесь больше чем литератор – он воплощение идеалов Про-
свещения, универсализма и исторического оптимизма. Между тем
оба автора пишут в ситуации «заката Европы» и «исторического
пессимизма» [Манн, 2009, с. 116], когда проекции будущего пред-
стают в утопических или апокалипсических тонах, и оба прибегают,
с иронической оглядкой, к испытанному средневеково-барочному
средству – трагифарсовой демонизации зла, гротескным маскам.

Справедлива мысль Гертруды Стайн, высказанная ею в ав-
тобиографическом эссе «Войны, которые я видела» (1943): Вторая
мировая война была завершением гуманистического XIX в., с его
интересом к науке и эволюции – ХХ столетие снова интересуется
мифом и пророчествами [Стайн, 2015, с. 142–143]. Там же, доба-
вим, Стайн разрабатывает общие для писателей прошлого века
стратегии остранения катастрофических событий, прежде всего
войны, и абсурдизации исторического мира посредством детского
или подросткового взгляда (ср.: «Маленький принц» А. де Сент-
Экзюпери, «Берлинское детство» В. Беньямина, «Бойня номер
пять, или Крестовый поход детей» К. Воннегута, «Повелитель
мух» У. Голдинга, «Заводной апельсин» Э Бёрджесса). Она пишет
о своего рода регрессе – возврате жизнеощущения, восходящего к
периоду между четырьмя и пятнадцатью годами, полному риска и
неопределенности, а в плане коллективной истории – к Средневе-

1 См. подробно: [Wysling, 1995, S. 20–29].



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

57

ковью, когда индивид не был защищен ни от властей предержа-
щих, ни от природных катаклизмов1.

Бинарная оппозиция лейтмотивов защищенность – безза-
щитность во многом предопределяет жизненную философию и
архетипический облик исследуемых нами романных героев, от-
сылая при этом к важному претексту – немецкой пикареске
«Симплициссимус» Гриммельсгаузена. Сценой, в которой герою-
ребенку впервые открывается большой мир, является варварское
(«средневековое») вторжение солдат, в которых детское сознание
ошибочно признает «волков», а ироничный рассказчик предна-
меренно сохраняет и развивает эту зооморфизирующую ошибку
восприятия [Grimmelshausen, 1997, S. 15–18]. В карнавально-
остраненной манере насилие и разгул изображены как потеха, не
подвластная детскому разумению взрослая игра. Именно такой
искажающей стратегии будет следовать Грасс, утрируя наивность
героя-фокализатора Оскара Мацерата в целом ряде эпизодов, свя-
занных с экзистенциальной границей, – военных, эротических,
мортальных сцен: в изображении потешного боя и карточной
игры на польской почте, разгрома еврейской лавки игрушек, по-
тешных месс в соборе и потешного соития медсестры Доротеи с
Сатаной-Оскаром, в инсценировке самоповешения зеленщика
Греффа, и др. Немаловажно, что Манн, в свою очередь, писал
«Круля» на протяжении всего творческого пути и пронес замысел

1 Подробнее: «Средневековье означает, что жизнь, место и урожай, твоя
жена и дети – все неопределенно. Их можно выжить, или забрать, или сжечь, или
бросить, вот что означает Средневековье. И у первопроходца отчасти так же, не
всё, но отчасти похоже, и когда тебе пятнадцать, все очень реальное, средневеко-
вое и первопроходческое. А сейчас 1943 год, и все ровно так же, садишься в по-
езд, исчезаешь, уезжаешь, дома у тебя нет, детей тоже, твой урожай забрали, ска-
зать нечего, ты в пути и где кто? Отправишься в дорогу, никто не подскажет куда,
все может появиться и исчезнуть, могут сказать и да и нет, могут сказать уходи,
никогда не скажут приходи, ну да, теперь говорят, говорят приходи и надо при-
ходить и надо уходить, все то же самое, что происходит здесь, могло происходить
и там, и что происходило там, может произойти везде, так и происходит.

В пятнадцать наступает понимание, каково было жить в Средние века и
быть первопроходцем. Очень похоже» [Стайн, 2015, с. 95–96].



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

58

через две мировые войны, вернувшись к нему по завершении
своего opus magnum «Доктор Фаустус»1.

Сближает названные произведения Манна и Грасса не только
общий претекст и полемическая связь с указанными романными
жанрами, но и модернистская трактовка «проблемы индивидуаль-
ности» (Д. Кемпер), составившей впоследствии предмет постмо-
дернистского травестирования великого рассказа об автономном
неделимом (in-dividuum) «Я». Скептическая ревизия индивидуаль-
ности, этой основы буржуазной культуры, формирует у героев-
рассказчиков Манна и Грасса во многом схожий повествовательный
габитус – пародирование «взрослых», классико-романтических
моделей героя.

Уже внутри культуры Просвещения обозначилось противо-
речие между этосом выдвинувшегося на историческую арену бур-
жуа и набирающей силу социально-профессиональной дифферен-
циацией общества [Кемпер, 2009, с. 10–12]. С одной стороны,
субъект модерна обретает право и моральное кантовское обяза-
тельство Sapere aude, упование на новую (гегелевскую) филосо-
фию права, опирающуюся на принадлежность гражданина к роду
человеческому прежде всего вопреки национальному, сословному,
религиозному разделению, идею призвания (Sendung, Berufung) и
непрерывного самораскрытия индивидуальности, которая способ-
ствовала рождению психологии развития и романа воспитания.
С другой стороны, новому бремени выбора, экзистенциальной не-
определенности личного проекта2 сопутствовал свой риск – утрата
едва обретенной свободы в нарождающемся индустриальном об-
ществе с его разделением труда, отчуждением, властью институ-

1 О становлении замысла см., например: документальные свидетельства са-
мого писателя, собранные в книге «Автокомментарии Томаса Манна: “Королевское
высочество”, “Признания авантюриста Феликса Круля”» [Thomas Mann Selbstkom-
mentare … , 1989], а также монографию Г. Вислинга [Wysling, 1995] и краткую ис-
торию создания романа в справочнике «Томас Манн: Жизнь – Творчество – Рецеп-
ция» [Thomas Mann: Leben … , 2015, S. 78–86].

2 Ср.: «Концепт индивидуальности, лишенный эссенциалистского ядра в ви-
де идеи индивидуального предназначения, утрачивает свое оперативное значение, а
между тем, любое признание индивидуальной сущности оказывается в эпоху мо-
дерна под подозрением в том, что это лишь субъективная конструкция индивиду-
ального сознания, произвольная проекция личных желаний. Тем самым любой про-
ект индивидуальности может быть подвержен деконструкции» [Кемпер, 2009, c 11].



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

59

ций. Идеологи раннего модерна формулируют личностный «идеал
целостности, совершенства и автономии, который оказывается под
угрозой вследствие функциональной дифференции социальных
ролей и потому принимает характер утопии, проецируемой на до-
модернистскую форму дворянской культуры и воспитания» [Кем-
пер, 2009, с. 11]. «Проблема индивидуальности», таким образом,
вскрытая уже у Гёте, связана с двойственностью, «сочетанием вос-
торженного признания обретенных свобод и ностальгических поис-
ков замены для утраченной целостности» [там же]. «Бурный гений»
Вертер, ищущий укрытия в патриархальной пасторали, – один из
символов этой двойственности. В свою очередь, именно аристокра-
тическая культура ценится парвеню Феликсом Крулем, убежден-
ным в природном происхождении неравенства, как вершина домо-
дерной социальной лестницы и венец Творения [Mann, 1981, S. 319–
320, 335, 482]: интегрироваться в нее невозможно, но можно сыграть
в ней роль, – например, став артистическим Stellvertreter маркиза де
Веноста.

Здесь содержится исток «раздвоения», «разделения» (гегелев-
ского Entzweiung) сознания модерна: c одной стороны, оно легитими-
зирует прогрессизм, историцизм и эмансипацию, культ ускоренного
развития науки, техники и секулярных культурных практик, с другой –
нуждается в охранительной тенденции, направленной на консерва-
цию традиционных ценностей и институтов, замедление прогресса
(этот тип двойственности воплощен, в частности, в руссоизме). Так,
Георг Бюхнер в неоконченной пьесе «Войцек» (1837) создал трагиче-
скую карикатуру на «просвещение» индивида, тщетно пытающегося
быть услышанным своими воспитателями – неграмотным медиком,
проводящим над ним эксперименты, капитаном, жандармами. Бюх-
нер показывает, что в проект Просвещения возьмут не всех, что мо-
раль и саморазвитие – не для бедняков, а подчинение аффектов разу-
му – утопия. Индивид у Бюхнера прячет за цивилизованным обликом
«скотскую рассудительность» (Viehische Vernünftigkeit), не Physi-
ognomik благородного дикаря Руссо, а «Viehsionomik» – «скотскую
физиономию» [Büchner, 1974, S. 144] (курсив наш. – В.К., Д.В.). Ката-
строфическое и пограничное, феномены безумия и преступления –
явления, с которыми просветительская мысль не справилась, но кото-
рыми, по следам Стендаля, По и Бодлера, Достоевского, Ницше и
Ломброзо, занялись в ХХ в. психоанализ, теория мифа и масс, роман.



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

60

Таким образом, важным следствием проекта модерна яви-
лось сосуществование пассеизма и прогрессизма. Историк фило-
софии Г. Люббе, анализируя парадоксы модернизации, пишет о
«комплементарной связи роста скорости обновления и растущего
интереса к консервации прошлого», корреляции опыта «разрыва»
и «континуальности» [Люббе, 2019, с. 11]. Согласно этой логике
авангардное искусство всегда апеллирует к традиции, а инновации
способствуют интенсивной музеефикации истории, рождению куль-
туры памяти («Обязанность производить новое требует, чтобы уста-
ревшее назойливо себя предъявляло» [Люббе, 2019, с. 13]). Эта кор-
реляция одинаково действенна в отношении социально-политической
практики, индивидуальной психологии и художественного
мышления.

Указанная регрессивная тенденция ощутима в героях Манна
и Грасса.

Так, Феликс Круль, отпрыск разорившегося буржуазного
семейства1, отказывается от добродетелей, провозглашенных ве-
ком Разума, – личностной автономии, самости, развития и образо-
вания, веры в демократические свободы, идею всеобщего равенства
по праву рождения, прогресс. После банкротства авантюриста-
отца он отнюдь не настроен пройти путь снизу доверху, преодо-
лев, например, ступени социальной карьеры от лифтера и помощ-
ника кельнера до кельнера и далее, возможно, администратора
отеля, и т.п. Оказываясь фактически ввергнутым в среду четвертого
сословия, а в реалиях нарождающегося ХХ столетия – человеком-
массой из самых низов, ищущим себя в мегаполисе, он предпочита-
ет следовать старомодной табели о рангах и, как ребенок (недаром
инициационная сцена мошенничества Круля – кража сластей в кон-
дитерской лавке), получить все и сразу – роль юного аристократа,
маркиза де Веноста, двойником которого он и становится.

В типе Kostümmensch (артиста, лицедея) Манн изображает
своеобразную регрессию фило- и онтогенеза: в сфере политиче-
ских идеалов – консерватизм, возврат к средневеково-барочному

1Семья Круля – несостоявшиеся буржуа, в изображении отца, матери, сестры
ощутимы богемно-опереточные, мелодраматические черты. Феликс чувствует на
себе клеймо отпрыска неприличного семейства.



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

61

сословному мышлению, вере в «аристократию крови»1, в сфере
индивидуального бытия – нежелание «выйти из состояния детства»
[Кант, 1994] и нарциссизм, артистизм, возведенный в кредо, сизи-
фов труд социальной мимикрии вместо развития (Erziehung, Ent-
wicklung), преобразования себя и мира. Амбивалентный образ
Круля моделируется по законам маски, заключая в себе полярно-
сти – между «фривольностью и морализаторством», «скепсисом и
пылкостью», «клоуном и Люцифером», как писал об этом Манн,
комментируя процесс создания протагониста2.

Герой «Жестяного барабана» испытывает нескрываемое от-
вращение к миру зрелости: именно исторический мир взрослых – не
карнавальные проделки протагониста и его друзей Бебры, Розви-
ты, городского сумасшедшего Лео, Чистильщиков, хозяина Луко-
вого погребка – предстает в восприятии ребенка-старца Оскара
Мацерата цирком и клоунадой, тем намертво застывшим кристал-
лом, который следует разбить, что и делает герой – демиург и раз-
рушитель3. Недаром трагические эпизоды предстают в барабанном
исполнении Оскара как потешные бои, сцены в духе площадного
театра, фарс. Как верно отмечает Х. Майер, в отличие от героя ро-
мана воспитания («зеленого Генриха», Вильгельма Мейстера), Ос-
кар не интегрируется в общество – он абсолютный наблюдатель,
замкнувшийся в своей инаковости и отделенный от общества, как
«монада». Общество воспринимает Оскара как «чудовище»: его
можно «ненавидеть», можно «сочувствовать» ему или «баловать»
его [Mayer, 1976, S. 50–51], добавим, можно также коммерциализи-
ровать его артистические таланты, как это делает импресарио Бебра,
но нельзя воспринимать как равного среди равных. Он стигматизи-

1Ср.: “Kleider machen Leute, Marquis, – oder besser wohl umgekehrt: Der
Mann macht das Kleid” [Mann, 1981, S. 335]; “Der Mensch kommt mit aristokrati-
schen Sinnen zur Welt. Das ist, so jung ich bin, meine Erfahrung. Wer er auch sei, ein
Kleriker, ein Glied der kirchlichen Hierarchie oder jener anderen, der martialischen, ein
treuherziger Unteroffizier in seiner Kaserne – er läßt Blick und Sinn, ein untrügliches
Tastgefühl merken für gemeine oder erlesene Substanz, für das Holz, aus dem einer
geschnitzt ist…” [Mann, 1981, S. 482].

2Из письма Самуэлю Люблинскому от 13 июня 1910 г. [Thomas Mann
Selbstkommentare … , 1989, S. 62–63].

3Грасс использует неологизм zersingen для разбивающего стекло голоса
Оскара.



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

62

рован своим обликом карлика, вечного «трехлетки», «мальчика-с-
пальчик». И если Гётевский Вильгельм Мейстер в ходе своего (са-
мо)воспитания покидает театр, буквально и фигурально, отдавая
предпочтение действительному перед иллюзорным, то Феликс
Круль и Оскар Мацерат, пробуя себя во все новых амплуа – эпи-
лептика, вора и жиголо, путешествующего аристократа, вечного
ребенка, Христа или Сатаны, попутчика НСДАП, – собственную
экзистенцию превращают в theatrum mundi, в котором, как в ба-
рочной Lustspiel или Trauerspiel, повторяется извечная борьба доб-
ра и зла с поочередным воцарением то одного, то другого, без вся-
кой надежды на исторические перемены.

Обращение к «готовым» жанрам становится в «Признаниях
авантюриста Феликса Круля» и «Жестяном барабане» средством
не только пародийного саморазоблачения героев-рассказчиков, но
и самокритики культуры ХХ столетия, в которой на смену истори-
цизму и вере в автономию индивида пришли циклические модели
космологического времени (Тойнби, Шпенглер, Мейер, Фрэзер,
Кемпбелл, Джойс) и мифологемы растительных, умирающих-
воскресающих божеств, а «травма рождения» (Ранк) и «ужас исто-
рии» (Элиаде) предопределили жизнеощущение заглавного героя,
отказывающегося от роста и/или развития. Феликс Круль выраба-
тывает жизненную философию божественного дитяти, вечного
вундеркинда, уповая не на разум и долг, а на барочную Фортуну и
магию своих кунштюков; Оскар Мацерат испытывает физическую
боль от процесса роста, сопротивляясь ему телом и сознанием и
расплачиваясь обликом карлика-горбуна, при этом идея воспита-
ния и ментального развития отвергается героем изначально, по-
скольку рождается он умудренным старцем1 (становление «гото-

1 На амбивалентность биологического, морально-психологического воз-
раста указывает рассказчик Оскар и в связи со своей возлюбленной Розвитой
Рагуной, такой же плутовкой, как и он, карлицей из циркового шоу: она выгляде-
ла одновременно как девочка, расцветшая девушка и – древняя старуха [Grass,
2007, S. 402–403]. Игра с возрастными ролями, детскостью и зрелостью, очевидна
также в эротической линии Оскар – Мария: няня и наставница 16-летнего воспи-
танника, а по видимости «трехлетки», становится его тайной сексуальной парт-
нершей, в результате чего рождается сын Оскара Курт, фактически – его отпрыск,
а формально – сводный брат (на юной Марии женится отец Оскара, вдовец
Альфред Мацерат).



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

63

вого» героя невозможно)1. При видимом владении реалистической
техникой и Манн, и Грасс стилизуют барочную поэтику масок,
подменяя развитие сюжета развертыванием готового амплуа, нар-
ративные механизмы – реализацией метафоры (жертва, метаморфо-
за, двойничество, еда, рождение и смерть, эрос, война / саботаж
военной службы), психологическую мотивацию – мифологической
ролью, будущее – вечным возвращением того же самого.

На очевидную связь названных романов с традицией пика-
рески указывают как минимум три компонента – сюжет (жизнен-
ный путь пройдохи), герой (морализирующий авантюрист-
аутсайдер), рассказчик (ненадежный я-повествователь). Несмотря
на поворот романа Нового времени к открытой, многоязычной во
всех смыслах действительности, в которой нет ничего ставшего, а
есть бесконечно меняющийся исторический мир, разомкнутый в
будущее [Бахтин, 2000], сама перспектива пикарески (кто наблю-
дает – кто рассказывает) сохраняет рудименты доренессансного
мироощущения, трагифарсовые черты средневеково-барочного
mundus perversus. Г. Майер, прослеживая становление просвети-
тельской парадигмы, указывает на восходящее к ренессансной на-
турфилософии «новое доверие» земному миру, отказ от барочного
«антагонизма между божественной трансцендентностью и падшим
Творением» [Mayer, 1992, S. 21]. Однако парадокс пикарески за-
ключается в столкновении указанного интереса к меняющемуся
миру (показательны здесь пространственная экспансия и комму-
никабельность героя) и страха перед ним, восприятия его как

1 Оскар устраивает скандал в первый школьный день, после чего его изго-
няют из школы навсегда, он сопротивляется любому воспитанию и обучению
(“…ich bildete mich selbst und kam zu eigenem Urteil” [Grass, 2007, S. 401], читать
он учится сам по фривольной бульварной книжке о Григории Распутине и «Изби-
рательному сродству» Гёте, а своим единственным «учителем и мастером» счита-
ет лилипута Бебру, «музыкального клоуна» и «космополита» [Grass, 2007, S. 401],
директора цирковой труппы, позднее, в эпоху Третьего Рейха, – руководителя
фронтовой театральной бригады, а после войны преуспевающего владельца кон-
цертного агентства. Иными словами, Бебра – наставник Оскара не во взыскуемой
романом воспитания индивидуации, а в проекте плутовского перевоплощения в
различные «персоны», в непрестанном бегстве к своей Тени (ср. об индивидуа-
ции: [Юнг, 1996, c. 207–219]; статья И. Якоби «Психология Юнга»: [Юнг, 1996,
с. 222–225]). Отсюда – фольклорный лейтмотив Черной Кухарки (об этом далее
пойдет речь подробнее).



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

64

угрозы обретенному пикаро успеху, комфорту, социальной за-
щищенности.

Как видится, именно эта амбивалентность плутовской кар-
тины мира берется за основу жанрового пастиша у Манна и Грас-
са, отображая глубокий исторический пессимизм если не авторов,
то их героев-рассказчиков. Ренессансно-просветительский идеал
«расколдовывания мира» (Вебер) терпит здесь поражение: буржу-
азный индивид, едва эмансипировавшийся из-под патерналистской
опеки церкви и корпоративно-сословных институтов, оказался
ввергнут в катастрофизм большой Истории, в новую магию «това-
ра-фетиша» (Маркс, Беньямин, Адорно), в тоску по символиче-
скому Отцу. Бремя свободы оказывается протагонисту – и массе
других персонажей – не под силу, а его высокий интеллект не
«просвещает», а, обретая оттенки шарлатанства, искушает и мани-
пулирует простодушными, подобно тому как новые «отцы» наций
будут манипулировать массой с трибун и по радио. Век «орнамента
масс» (Кракауэр), инфантильного «человека-массы» (Ортега-и-
Гассет) воскрешает в немецкоязычной культуре героев
Narrenliteratur, литературы шутов и вралей, в которой я-рассказчик
бесконечно продуцирует искаженный, карикатурный образ действи-
тельности (Zerrbild, mundus perversus) [Bauer, 1994], обряжаясь в
различные маски сам и обряжая мир. Тем самым разоблачается
неподлинность этого мира, увиденная из маргинального простран-
ства алькова или гостиничного закулисья (Круль), с позиции по ту
сторону трибун (Оскар)1.

Катастрофизм настоящего и неясность будущего ввергают
индивида в состояние риска, воскрешая, в категориях психоанали-
за О. Ранка, травму рождения. У Грасса в особенности ощутим мо-

1 Остраненный взгляд с обратной стороны трибун – ключевая простран-
ственно-эпистемологическая метафора главы Tribüne и, отчасти, Schaufenster
[Grass, 2007, S. 136–156]. Ср.: “Haben Sie schon einmal eine Tribüne von hinten
gesehen? Alle Menschen sollte man – nur um einen Vorschlag zu machen – mit der
Hinteransicht einer Tribüne vertraut machen, bevor man sie vor Tribünen
versammelt. Weir jemals eine Tribüne von hinten anschaute, recht anschaute, wird
von Stund angezeichnet und somit gegen jegliche Zauberei, die in dieser oder jener
Form auf Tribünen zelebriert wird, gefeit sein. Ähnliches kann man von den
Hinteransichten kirchlicher Altäre sagen; doch das steht auf einem anderen Blatt”
[Grass, 2007, S. 150–151].



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

65

тивный ряд, связанный с укрывающей материнской утробой и мо-
гилой, беккетовское tomb womb (могила-чрево). У Манна, в свою
очередь, закономерно возникает тема палеонтологии (сюжетная
линия профессора Антонио Хосе Кукука) – исследования праисто-
рии, в которой живые формы еще не обрели нынешнего облика, а
человек пребывал на стадии доиндивидуального, коллективно-
родового бытия. (На имманентность архаического ужаса новей-
шим массовым техническим и художественным веяниям сетует
Серенус Цейтблом в «Докторе Фаустусе» [Mann, 1967, S. 499–
502].) «Воспитание» героя предстает в «Феликсе Круле» как двой-
ной обман: вместо маркиза де Веноста в Bildungsreise отправляется
Круль, при этом сам Круль если чему-то и учится, то трюкам пере-
воплощения: невозможно развивать самость в социальном мире,
если ты непрестанно предъявляешь ему очередную маску. Проект
Просвещения испытывается здесь именно в своем притязании на
постижение и развитие Selbst: протагонист Манна и Грасса ра-
зыгрывает спектакль с подменой личности, чудесным образом по-
лучив готовое знание о себе и мире если не с момента рождения
(как Оскар Мацерат), то уже в отрочестве (как Феликс Круль).
В дальнейшем Феликс выбирает «окольный путь, удачливое от-
ветвление» от слишком широких честных дорог («den Seitenpfad,
die glückhafte Abzweigung von dem Wege» [Mann, 1981, S. 351]) и
предпочитает бесконечно метаморфирующий топос театра, цирка,
отеля, ресторана, вокзала поискам постоянного пристанища, дома.
Лишенный с детства теплой, согревающей утробы1 семейного оча-
га – дом Крулей представлял собой, скорее, отель или ресторан с
бесконечной чередой подвыпивших господ и их спутниц, дам по-
лусвета, – Феликс постоянно ищет повторения этой ситуации без-
домности, не способный завершить процесс индивидуации, которая
возможна лишь при осознании травмы рождения и окончательном
отделении от матери. Симптоматично, что и роман остается неза-
вершенным: Манн оставляет своего героя вечно юным и прекрасным
Нарциссом, постоянно отдаляя момент разоблачения мошенника и
отодвигая этап неизбежного взросления, когда образ вундеркинда

1Согласно Ранку, очаг, печь, дом, корзина, шкаф, гроб и другие укры-
вающие от внешнего мира вместилища репрезентируют материнское чрево, сим-
вол защиты «я» [Ранк, 2009].



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

66

вступит в противоречие с законами мимесиса (которыми Манн не
может поступиться) и вызовет комический эффект.

Знакомый с теориями Фрейда и Юнга, Манн преднамеренно,
как можно судить по материалам к роману, разрабатывал архети-
пическое в своем герое. Так, он пишет о стихии «пан-эротики»,
которой привержен его герой [Thomas Mann Selbstkommentare … ,
1989, S. 111], подчеркивая в письмах к Т. Адорно, Х. Майеру,
Г. Гессе и другим корреспондентам доминирование инфантильно-
го принципа удовольствия в структуре его личности, влечение к
преступлению и склонность к юмору как формам бунта против
буржуазной серьезности. В письме к Ф. Мартини от 17 октября
1954 г. он упоминает образ Гермеса, видя в Феликсе не столько
«фривольное» божество, сколько «комически-гармонизирующее»
начало [Thomas Mann Selbstkommentare … , 1989, S. 142]. В этот же
день в письме М. Рихлеру он восторженно отзывается о книге
«Божественный плут» (Der göttliche Schelm, 1954), написанной
П. Радином и прокомментированной К.Г. Юнгом и К. Кереньи: он
усматривает в индейском цикле мифов «архаическую предысто-
рию всех плутовских романов» и ссылается на вступительную ста-
тью Кереньи, где тот встраивает в этот ряд героев Рабле, испан-
ских пикаро, Симплициссимуса и Уленшпигеля, Рейнеке-лиса.
Феликса Круля Манн причисляет к этому же ряду («und Felix Krull
geradezu hin») [Thomas Mann Selbstkommentare … , 1989, S. 143].
Г. Вислинг, подробно анализировавший мифологические образы,
составившие облик Протея-Круля, подчеркивает связь с такими
мифологическими мотивами, как божественное избранничество
(Felix, архетип бога-младенца), сновидение (Морфей), волшебство
(Просперо), лицедейство (Гистрион) и способность к метаморфо-
зам (Протей), самовлюбленность и дар очаровывать мир (Нарцисс)
[Wysling, 1995, S. 68–136]. Иллюзия вечной юности и неувядаю-
щей красоты этого puer aeternus, андрогинность, социально-
психологическая незавершенность образа сближает его с другими
героями Манна (Тадзио, Ганно, Иосиф и др.).

Грасс, в свою очередь, гипертрофирует ситуацию puer aeter-
nus, выявленную Юнгом [Юнг, 1996, с. 51–71], и нарушает законы
психологического – и биологического – правдоподобия, доводя
казус замедленного развития до сказочного гротеска. Этой гипер-
болизацией двойной оптики (младенец – мудрец) он достигает не-



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

67

обходимого эффекта внеисторической аллегории, барочной vanitas
vanitatum. Символична одна из композиций, в которую помещает
Оскара художник Академии по прозвищу Раскольников, – Оскар
протягивает Мадонне песочные часы и зеркало, искажающее ее
черты. Вечный «трехлетка» Оскар – одновременно и младенец Ии-
сус (с этим мотивом связаны потешные мессы и богохульственное
посягательство героя на скульптуру маленького Христа в соборе),
и Сатана в банде Чистильщиков, невинная жертва и ребенок-
искуситель. Его образ амбивалентен. Читал ли Грасс труды Юнга
(об архетипах) и Ранка (о двойнике, о травме рождения), наверня-
ка сказать сложно: нам не встретились авторские свидетельства,
подтверждающие это1, не упоминают о факте знакомства с ними и
авторы монографий и статей, сосредоточенные на интерпретации
«травмы рождения» в «Жестяном барабане» [Boçoiu, 2013]. Но,
если Грассу были лишь поверхностно знакомы психоаналитиче-
ские идеи, тем удивительнее следование образного мира «Жестя-
ного барабана» логике вечного ребенка, не способного перерезать
пуповину, связывающую его с материнским миром – миром бабки
Анны Коляйчек, с ее неизменными четырьмя юбками цвета земли
и картофеля, матери Агнес, Мадонны из собора и юной модели,
«Мадонны-49», с которой Оскар позировал художникам в разных
амплуа, и даже перверсированной матери в негативных зеркаль-
ных образах – квазиотца Альфреда Мацерата, типичного «челове-
ка-массы», слепо идущего за фюрером и вечно стряпающего на
кухне; лилипутки, девочки-старухи Розвиты Рагуны, воплощенной
puella aeterna по Юнгу, возлюбленной Оскара; Марии – няни и
впоследствии мачехи Оскара, но одновременно и первой возлюб-
ленной 16-летнего Оскара, посвятившей его в эротическую жизнь,
матери его сына Курта (с Марией-няней у Оскара связан запах ва-
нили, а с Марией-возлюбленной, с ее лоном – «запах земли» (Erd-
geruch) [Grass, 2007, S. 349]; наконец, мифической Черной Кухар-
ки из детской считалки, субститута Матери-сырой-земли, которая
придет за детьми и заберет их (обратно) в пространство смерти /
нерождения.

1Но можно предположить, что в артистической послевоенной среде эти
идеи были в ходу (Грасс общался с художниками и искусствоведами в Дюссель-
дорфской академии художеств, учился там, слушал лекции). В это же время там
учился Йозеф Бойс, создавший, как известно, собственную мифологию.



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

68

Особенно символична, в соотнесении с концепцией Ранка,
сцена похорон матери Оскара: он знает, что мать умерла, будучи
беременной от любовника Яна Бронски (одного из предполагаемых
отцов самого Оскара), и единственное желание мальчика – быть
погребенным вместе с матерью и этим неродившимся младенцем,
его братом или сестрой. Здесь осуществляется сразу несколько
смыслов по Ранку: желание вернуться в укрывающее материнское
чрево, зависть к нерожденному брату / сестре, которым еще зна-
комо счастье пребывания в утробе, в то время как сам Оскар уже
безвозвратно исторгнут во враждебный мир. М. Бошоу, иссле-
дующая отображение концепции Ранка в «Жестяном барабане»,
пишет о пребывании Оскара в лиминальном пространстве «между
бытием и небытием», «страхом жизни и страхом смерти» [Buşoiu,
2013, S. 85–87], а в образе бабушки Анны Коляйчек усматривает
архаические черты Деметры, богини-матери (немаловажно также,
что данцигская бабушка олицетворяет существование на геополи-
тической границе, постоянное пересечение ее – между кашубской
деревней, Польшей и Германией) [Buşoiu, 2013, S. 87]).

Показательно, что архаическая логика развертывания мета-
форы постоянно если не подменяет у Грасса логику линейного
сюжетостроения, то дублирует ее. Так, мотивным двойником
Schwarze Köchin, Черной Кухарки, является профессор живописи,
которого Оскар называет также Kohle-Professor (Угольный про-
фессор); его фамилия – Kuchen, она может быть переведена как
‘пирог’, ‘кекс’ ‘торт’, во множественном числе – как любая выпечка.
Профессор писал Оскара с натуры, как и другие мэтры и ученики
дюссельдорфской Академии художеств (после войны Оскар зара-
батывал, простаивая часами в качестве модели). Очевидна, с одной
стороны, ассоциативная связь фамилии этого художника-мэтра с
кухней, печью, выпечкой и, по созвучию, с «кухаркой» (Köchin –
Kuchen), соответственно с архетипической метафорой жертвопри-
ношения – пира – еды1, с другой стороны, с семантикой черноты,

1Тождество в архаическом мышлении метафор рождения – смерти – еды –
жертвоприношения – войны – эроса в свое время показала О.М. Фрейденберг
[Фрейденберг, 1997]. В контексте романа Грасса можно указать также на рекон-
струкцию образа Мальчика-с-пальчик (Däumler), репрезентирующего архетип
сказочного младенца, которого хочет съесть демоническая старуха, негативное
воплощение архетипа матери, по Юнгу. В русских сказках это Баба-Яга: отправ-



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

69

тьмой, очернением-обвинением, в том числе и с ночным диониси-
ческим началом1. Оскар с иронией описывает всевозможную тех-
нику репрезентации его образа – попутно иронизируя над классиче-
ским, гётеанским мимесисом, воплощенным в подходе другого
профессора и приятеля Кухена Маруна, похожего в своем белом
халате на хирурга и неприязненно оглядывающего искаженные
пропорции Оскара, – и отмечает, что «самый черный» его образ
создал именно «угольный профессор», понаторевший в изображе-
нии цыган и получивший прозвище Zigeunerkuchen («цыганский
пирог»). Оскар с присущим ему остроумием барабанит о смене
«цыганского периода» в творчестве профессора «карликовым пе-
риодом». Ср.: «Шестнадцать мольбертов подступило вплотную к
Оскару <…> Вы не рисуйте его, калеку, вы убейте его, распните
его, пригвоздите углем к бумаге! <…> Насмешки своего друга
профессор Кухен обратил в яростные, черные как ночь угольные
штрихи. Получилась самая черная из всех картин, которые он ко-
гда-либо писал с Оскара, практически это была сплошная чернота,
если не считать пятнышек света на моих скулах, носу, подбородке
и на моих руках, которые Кухен всегда выразительно растопыри-
вал на переднем плане своей угольной оргии, слишком большие и
даже с подагрическими суставами. И однако на этом портрете,
привлекавшем к себе внимание на всех последующих выставках,
глаза у меня голубые, то есть светлые, а не мрачно сияющие. Ос-
кар объясняет этот факт воздействием профессора Маруна, кото-
рый был не экспрессивным фанатиком угля, а классиком и для ко-

ляя мальчика в печь – по Ранку, печь является субститутом чрева, – она его, в
мифологическом и психотерапевтическом смысле, запекает, т.е. отправляет
обратно в материнскую утробу: спасшись от колдуньи, ребенок рождается заново,
т.е., осознав воссоединение с матерью, наконец сепарируется от нее; в немецкой
считалке это Черная Кухарка. Обратим внимание на место в «Жестяном бараба-
не», где говорится о мечте Оскара вновь быть связанным с матерью пуповиной:
«Sie werden es erraten haben: Oskars Ziel ist die Rückkehr zur Nabelschnur» [Grass,
2007, S. 229].

1 Пара аполлоническое – дионисийское появляется еще в начале романа в
связи с парой Гёте – Распутин, которую, кстати, санитар Бруно, по совместитель-
ству свободный художник, соединяет в сплетенной им (синкретической) фигурке
из бечевки.



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

70

торого мои глаза светились гётевской ясностью»1 [Грасс, 2008,
с. 497, 499].

В этом эпизоде заключительной, третьей, книги романа воз-
никает одновременно поэтологическая рефлексия о противостоя-
нии классического (по Грассу, и репрессивного, «хирургического»,
и одновременно – источающего свет) искусства и его стилистиче-
ского полюса – экспрессионизма, «очерняющего», утрирующего
оригинал, разоблаченного, как известно, во времена Третьего рей-
ха как «дегенеративное искусство»2. При этом в контексте про-
блематики вины, «преступления и наказания» (кстати, одного из
студентов академии зовут Раскольников) это и проблема изобра-
жения участников исторических событий, вопрос меры «очерне-
ния» или «обеления» их.

Грасс представляет невероятное многообразие ипостасей
главной женщины в жизни Оскара – его кашубской бабушки, во-
площения «картофельного» духа любимого им Данцига, духа ро-
дины, неизменно живого в любых исторических катаклизмах.
В терминах Юнга тут, безусловно, предстает архетип Великой Ма-
тери – укрывающей, спасающей, рождающей и забирающей об-
ратно в землю-чрево [Юнг, 1996, с. 30–50]. Это она в романе спа-
сает под своими четырьмя юбками от полиции поджигателя Йозефа
Коляйчека, будущего мужа; под ее юбками, в тепле, идущем от
подогретых кирпичей, прячется внук Оскар, когда проводит зим-
ние часы рядом с торгующей кашубскими овощами бабушкой; ее
юбки грезятся ему даже в форме Эйфелевой башни, которую он

1 “Zeichnet ihn nicht, den Krüppel, schlachtet ihn, kreuzigt ihn, nagelt ihn mit
Kohle aufs Papier! <…> Professor Kuchen verwandelte den Spott seines Freundes in
wütende, nachtschwarze Kohlespuren: das war das schwärzeste Bild, daß er jemals von
Oskar machte, eigentlich war es nur schwarz, bis auf ein wenig Helligkeit auf meinen
Backenknochen, auf Nase, Stirn und auf meinen Händen, die Kuchen immer zu groß
und mit Gichtknoten versehen ausdruckstark im Mittelgrund seiner Kohleorgien
spreizte. Jedoch habe ich auf dieser Zeichnung, die später auf Ausstellungen zu
Ansehen kam, blaue, das heißt, lichte, nicht düster strahlende Augen. Oskar führt das
auf den Einfluß des Bildhauers Maruhn zurück, der ja kein expressiver Kohlewüterich,
sondern Klassiker war, dem meine Augen in Goethescher Klarheit leuchteten” [Grass,
2007, S. 607, 609–610].

2 В этом контексте становится понятным сближение в одном ряду «непол-
ноценного», подлежащего с точки зрения нацистской идеологии расовой отбра-
ковке, горбуна-карлика Оскара и цыган.



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

71

созерцает в обнимку с Розвитой. Субституты материнского чрева в
романе – это и будка, в которой прячется мать Оскара Агнес в дет-
стве, и стол, под которым скрываются, будучи детьми, и мать, и
сын; шкафы, в которых так любит запираться (в том числе эроти-
чески фантазируя и занимаясь мастурбацией) Оскар; погреб, в ко-
торый падает Оскар, решив прекратить свой биологический рост, а
после войны – Луковый погребок; корзина с письмами, в которой
Оскар спасается при осаде польской почты; чрево кита, в котором
прячется Иона и с которым сравнивает себя Оскар; трибуна, под
которой прячется Оскар-соглядатай массовых военизированных
зрелищ; могила и гроб; бетонный бункер; аналогичную роль в ро-
мане «Собачьи годы» (Hundejahre, 1963), второй части данцигской
трилогии, играет в финале шахта Браукселя с инсталляциями че-
ловеческих уродств и катастроф века, из которой Вальтер Матерн
и его друг-враг Эдди Амзель (он же Брауксель и Золоторотик)
поднимаются в лифте, чтобы затем принять очищающий душ. Как
пишет О. Ранк, «добровольное прятанье» ребенка превращает в
игру первичную «устрашающую ситуацию» отделения от матери
[Ранк, 2009, с. 50].

Как и его прообраз Симплициссимус, Оскар предпочитает
подыгрывать жестокому миру, укрываясь во всевозможных суб-
ститутах материнского чрева, не вступая с миром в открытый бой,
всякий бой здесь – потешный (так и Симплициссимус долгое вре-
мя, прислуживая шутом, носил шутовской колпак и телячью шку-
ру, символически как бы проглоченный и укрытый этим живот-
ным). Как и герой Гриммельсгаузена, Оскар наделен волшебным
атрибутом – музыкальным инструментом: у Симплициссимуса это
волынка и лютня, у Оскара – барабан. Образ барабана неоднократ-
но интерпретировался германистами1. Добавим лишь, что в выборе
этого исключительно ритмического, лишенного мелодики и гар-
монии инструмента, с которым связана с первобытных времен ри-
туально-магическая функция, отзывающаяся по-прежнему в музыке
духовых оркестров, ритме спортивных и военизированных массо-
вых шествий, нам видится логика пародирования. Грасс вручает
своему герою то же самое «волшебное» средство, которое символи-
зировало милитаристский имперский дух в Германии 1930–1940-х

1См., например: [Григорьева, Ясинская, 2014; Кузнецов, 2018].



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

72

годов1, и заставляет его играть против ритма, саботируя порядок
(ср. главу «Трибуны»), идти своим плутовским путем, занимая
аутсайдерскую позицию вне «орнамента масс»2.

Можно согласиться с мыслью Н.В. Гладилина, усматриваю-
щего в художественной философии истории Грасса постмодернист-
ские черты: история предстает у него как карнавальная череда кон-
структов, которые можно стилизовать, но в которые невозможно
верить. Исследователь пишет о «травестии исторического процес-
са, в котором Грасс и его герой отказываются видеть смысл и цель,
а видят лишь дурную бесконечность разрушения и восстановле-
ния, чреватого новым разрушением» [Гладилин, 2011, с. 95]. Ро-
ман Манна об авантюристе Феликсе Круле, в свою очередь, вы-
глядит как невинный, авантюрно-игровой пролог намечающейся
катастрофы крушения ценностей Просвещения.

Индивид изображается в выбранных нами романах Манна и
Грасса как мозаика юнгианских «персон», или, в литературном
аспекте, жанровых масок, жонглирование которыми доверено
трикстеру-художнику, недостоверному рассказчику. Повествова-
тельная форма предстает в итоге виртуозным пастишем раннемо-
дерных и классических романов, при этом образ героя приближен
к типу пикаро, в то время как роман воспитания, с его императивом
индивидуации, пародируется. Авторы изображают puer aeternus,
плутующего во взрослом историческом мире, своими плутнями,
с одной стороны, разоблачающего сконструированность всякой
Истории, с другой стороны, демонстрирующего беззащитность и
беспомощность человека перед ее натиском.

Список литературы

Бахтин М.М. Эпос и роман. – Санкт-Петербург : Азбука, 2000. – 301 с.
Добряшкина А.В. Гротеск в творчестве Гюнтера Грасса : дис. ... канд. филол.
наук : 10.01.03. – Москва, 2005. – 160 с.

Гладилин Н.В. Этика постмодернизма в произведениях Г. Грасса 1959–1972 гг. //
Вестник МГОУ. Серия «Русская филология». – 2011. – № 6. – С. 94–100.

1Об исключительно важной роли, которую играли в официальной пропа-
ганде Третьего рейха отряды барабанщиков, духовые оркестры и многотысячные
хоры, включая детские подразделения Юнгфолька и Гитлерюгенда, см. подробно:
[Sieb, 2007].

2Об аутсайдерской позиции плута см.: [Bauer, 1994].



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

73

Грасс Г. Жестяной барабан. – Санкт-Петербург : Амфора, 2008. – 639 с.
Григорьева И.А., Ясинская М.Б. Топика романа Г. Грасса «Жестяной барабан» //
Научные труды Московского гуманитарного университета. – 2014. – № 10. –
С. 23–30.

Кант И. Ответ на вопрос: что такое Просвещение? // Кант И. Сочинения на нем.
и рус. яз. – Москва : 1994. – Т. 1. – С. 127.

Кемпер Д. Гёте и проблема индивидуальности в культуре эпохи модерна / пер. с
нем. А.И. Жеребина. – Москва : Языки славянской культуры, 2009. – 384 с.

Кузнецов А.С. Символизм жестяного барабана в одноименном романе Г. Грасса //
Материалы XX открытой конференции студентов-филологов. – Санкт-
Петербург : Издательство СПбГУ, 2018. – С. 173–178.

Люббе Г. В ногу со временем. Сокращенное пребывание в настоящем. – Москва :
Издательский Дом ВШЭ, 2019. – 456 с.

Манн Т. Аристократия духа. Сборник очерков, статей и эссе / пер. с немецкого
С. Апта, В. Бакусева и др. – Москва : Культурная революция, 2009. – 368 с.

Ранк О. Травма рождения и ее значение для психоанализа / пер. с нем.
Е.Н. Баканова. – Москва : «Когито-Центр», 2009. – 239 с.

Стайн Г. Войны, которые я видела. – Тверь : Митин журнал ; Kolonna
Publications, 2015. – 457 с.

Фрай Н. Анатомия критики // Зарубежная эстетика и теория литературы XIX–XX вв.
Трактаты, статьи, эссе / cост., общ. ред. Г.К. Косикова. – Москва : Издательство
Московского университета, 1987. – С. 232–263.

Фрейденберг О.М. Поэтика сюжета и жанра. – Москва : Лабиринт, 1997. – 448 с.
Элиаде М. Миф о вечном возвращении. Образы и символы. Священное и
мирское. – Москва : Ладомир, 2000. – 414 с.

Юнг К.Г. Структура психики и процесс индивидуации. – Москва : Наука, 1996. –
269 с.

Adorno Th. Musikalischen Monographien. – Frankfurt am Main : Suhrkamp Taschenbuch,
1986. – 521 S.

Adorno Th. Standort des Erzählers im zeitgenössischen Roman // Positionen des
Erzählens. Analysen und Theorien zur deutschen Gegenwartsliteratur / hrsg. von
Arnold H.L., Buck Th. – München : C.H. Beck, 1976. – S. 9–14.

Bauer M. Der Schelmenroman. – Stuttgart : Metzler, 1994. – 235 S.
Bușoiu М. Die Nostalgie des Nicht-Seins in Günter Grass Die Blechtrommel //

Confluenţe. Texts and Contexts Reloaded. – 2013. – № 1. – Р. 84–95.
Büchner G. Sämtliche Werke und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe mit Kommentar

(Hamburger Ausgabe) : in 2 Bänden / hrsg. von Werner R. Lehman. – München :
Hanser, 1974. – 2. Aufl. – Bd. 1. – 549 S.

Craig R. „Ist die Schwarze Köchin da? Jajaja...“: Mimesis and Günter Grass’s „Die
Blechtrommel“ // Monatshefte. – 2016. – Vol. 108, N 1. – P. 99–119.

Grass G. Die Blechtrommel. – 17. Aufl. – München : Deutsche Taschenbuch Verlag,
2007. – 782 S.

Grass G. Schreiben nach Auschwitz : Frankfurter Poetik-Vorlesung. – Frankfurt am
Main : Luchterhand, 1990. – 45 S.



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

74

Grimmelshausen H.J.Ch. Der abenteuerliche Simplicissimus. – Düsseldorf, Zürich :
Artemis & Winkler, 1997. – 682 S.

Jung C.G. Ulysses : ein Monolog // Jung C.G. Über das Phänomen des Geistes in Kunst
und Wissenschaft. Gesammelte Werke. – Bd. 15. – Olten in Breisgau : Walter-
Verlag, 1971. – S. 121–149.

Mann Th. Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. – Frankfurt a. M. : S. Fischer,
1981. – 559 S.

Mann Th. Doktor Faustus. Die Entstehung des Doktor Faustus. – München : Fischer
Verlag, 1967. – 840 S.

Mayer G. Der deutsche Bildungsroman. Von der Aufklärung bis zur Gegenwart. –
Stuttgart : J.B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1992.

Mayer H. Felix Krull und Oskar Matzerath. Aspekte des Romans // Positionen des
Erzählens. Analysen und Theorien zur deutschen Gegenwartsliteratur / hrsg. von
Arnold H.L., Buck Th. – München : C.H. Beck, 1976. – S. 49–67.

Mews S. Günter Grass and his critics. From The Tin Drum to Crabwalk. –Rochester
(New York) : Camden House, 2008. – 434 p.

Riggan W. Pícaros, madmen, naïfs, and clowns: the unreliable first-person narrator. –
Norman : Univ. of Oklahoma press, 1981. – 206 p.

Sieb R. Der Zugriff der NSDAP auf die Musik. Zum Aufbau von
Organisationsstrukturen für die Musikarbeit in den Gliederungen der Partei : PhD
Thesis. – Osnabrück, 2007. – 213 S.

The echo of Die Blechtrommel in Europe: studies on the reception of Günter Grass’s
The Tin Drum / ed. by Joosten J., Parry Ch. – Leiden – Boston : Brill, 2016. – 227 p.

The picaresque: a symposium on the rogue’s tale / ed. by Benito-Vessels C.,
Zappala M.O. – Newark : Univ. of Delaware press ; London ; Cranberry, NJ :
Associated university presses, 1994. – 198 p.

Thomas Mann: Leben – Werk – Wirkung / hrsg. von Blödorn A., Marx F. – Stuttgart :
Metzler, 2015. – IX, 425 S.

Thomas Mann Selbstkommentare: „Königliche Hoheit“ und „Bekenntnisse des
Hochstaplers Felix Krull“ / hrsg. von Wysling H. – Frankfurt am Main : Fischer
Taschenbuch, 1989. – 188 S.

Wysling H. Narzissmus und illusionäre Existenzform: zu den Bekenntnissen des
Hochstaplers Felix Krull. – 2. Aufl. – Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann,
1995. – 584 S.

References

Bakhtin, M.M. (2000). Epos i roman. Saint Petersburg: Azbuka.
Dobryashkina, A.V. (2005). Grotesk v tvorchestve Gyuntera Grassa: dissertaciya (Un-

published doctoral dissertation, Institute for World Literature, Moscow, Russia).
Available from https://viewer.rsl.ru/ru/rsl01002817017

Gladilin, N.V. (2011). Etika postmodernizma v proizvedeniyakh G. Grassa 1959–1972 gg.
Vestnik MGOU. Seriya “Russkaya filologiya”, (6), 94–100.

Grass, G. (2008). Zhestyanoj baraban. Saint-Petersburg: Amfora.



Плут в романах Т. Манна и Г. Грасса: к проблеме
(пост)модернистского жанрового мышления

75

Grigor’eva, I.A., & Yasinskaya, M.B. (2014). Topika romana G. Grassa “Zhestyanoj
baraban”. Nauchnye trudy Moskovskogo gumanitarnogo universiteta, (10), 23–30.

Kant, I. (1994). Otvet na vopros: chto takoe Prosveshhenie? In I. Kant, Sochineniya na
nem. i rus. yaz. (Vol. 1). Moscow: IF RAN.

Kemper, D. (2009). Goethe i problema individual’nosti v kul’ture epokhi moderna /
Per. s nem. A.I. Zherebina. Moscow : Yazyki slavyanskoj kul’tury.

Kuznetsov, A.S. (2018). Simvolizm zhestyanogo barabana v odnoimennom romane
G. Grassa. In Materialy XX otkrytoj konferencii studentov-filologov. – Saint
Petersburg: SpbGU.

Lübbe, H. (2019). V nogu so vremenem. Sokrashhennoe prebyvanie v nastoyashhem.
Moscow: Izdatel’skij Dom VShE.

Mann, Th. (2009). Aristokratiya dukha. Sbornik ocherkov, statej i esse (S. Apt et al.,
transl.). Moscow: Kul’turnaya revolyuciya.

Mann, Th. Doktor Faustus. Die Entstehung des Doktor Faustus. München: Fischer
Verlag, 1967.

Rank, O. (2009). Travma rozhdeniya i ee znachenie dlya psikhoanaliza (E.N. Bakanov,
transl.). Moscow: Kogito-Centre.

Stein, G. (2015). Vojny, kotorye ya videla. Tver’: Mitin zhurnal; Kolonna publ.
Frye, N. (1987). Anatomiya kritiki. In G.K. Kosikov (Ed.), Zarubezhnaya estetika i

teoriya literatury XIX–XX vv. Traktaty, stat’i, esse (pp. 232–263). Moscow: Lo-
monosov Moscow State university press.

Freidenberg, O.M. (1997). Poetika syuzheta i zhanra. Moscow: Labirint.
Eliade, M. (2000). Mif o vechnom vozvrashhenii. Obrazy i simvoly. Svyashhennoe i

mirskoe. Moscow: Ladomir.
Jung, C.G. (1996). Struktura psikhiki i process individuatsii. Moscow: Nauka.
Adorno, Th. (1986). Musikalischen Monographien. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Taschenbuch.
Adorno, Th. (1976). Standort des Erzählers im zeitgenössischen Roman. In Arnold

H.L., & Buck Th. (Eds.). Positionen des Erzählens. Analysen und Theorien zur
deutschen Gegenwartsliteratur (pp. 9–14). München: C.H. Beck.

Bauer, M. (1994). Der Schelmenroman. Stuttgart: Metzler.
Benito-Vessels, C., & Zappala, M.O. (Eds.). (1994). The Picaresque: a symposium on

the rogue’s tale. Newark: University of Delaware Press; London; Cranberry, NJ:
Associated University Presses.

Blödorn, A., & Marx, F. (Eds.). (2015). Thomas Mann: Leben – Werk – Wirkung. –
Stuttgart: Metzler.

Bușoiu, М. (2013). Die Nostalgie des Nicht-Seins in Günter Grass Die Blechtrommel.
Confluenţe. Texts and Contexts Reloaded (рр. 84–95).

Büchner, G. (1974). Sämtliche Werke und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe mit
Kommentar (Hamburger Ausgabe). In 2 Bänden. (Werner R. Lehman, eds.). (Vol. 1).
München: Hanser.

Craig, R. (2016). „Ist die Schwarze Köchin da? Jajaja...“: Mimesis and Günter Grass’s
„Die Blechtrommel“. Monatshefte, 108(1), 99–119.

Grass, G. (2007). Die Blechtrommel. München: Deutsche Taschenbuch Verlag.



Котелевская В.В., Вирченко Д.В.

76

Grass, G. (1990). Schreiben nach Auschwitz: Frankfurter Poetik-Vorlesung. Frankfurt
a.M.: Luchterhand.

Grimmelshausen, H.J.Ch. (1997). Der abenteuerliche Simplicissimus. Düsseldorf, Zü-
rich: Artemis & Winkler.

Joosten, J., & Parry, Ch. (Eds.). (2016). The Echo of Die Blechtrommel in Europe:
Studies on the Reception of Günter Grass’s The Tin Drum. Leiden – Boston: Brill.

Jung, C.G. (1971). Ulysses: Ein Monolog. In Jung C.G. Über das Phänomen des Geis-
tes in Kunst und Wissenschaft. Gesammelte Werke (Vol. 15). Olten in Breisgau: Wal-
ter-Verlag.

Mann, Th. (1981). Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. Frankfurt a. M.:
S. Fischer.

Mann, Th. (1967). Doktor Faustus. Die Entstehung des Doktor Faustus. München:
Fischer Verlag.

Mayer, H. (1976). Felix Krull und Oskar Matzerath. Aspekte des Romans. In Arnold H.L.,
Buck Th. (Eds.). Positionen des Erzählens. Analysen und Theorien zur deutschen
Gegenwartsliteratur (pp. 49–67). München: C.H. Beck.

Mayer, G. (1992). Der deutsche Bildungsroman. Von der Aufklärung bis zur Gegen-
wart. Stuttgart: J.B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung.

Mews, S. (2008). Günter Grass and His Critics. From The Tin Drum to Crabwalk.
Rochester; New York: Camden House.

Riggan, W. (1981). Pícaros, Madmen, Naïfs, and Clowns: The Unreliable First-person
Narrator. Norman: University of Oklahoma Press.

Sieb, R. (2007). Der Zugriff der NSDAP auf die Musik. Zum Aufbau von
Organisationsstrukturen für die Musikarbeit in den Gliederungen der Partei (Docto-
ral dissertation). Retrieved from: https://osnadocs.ub.uni-osnabrueck.de (Accession
No 700-2007091013)

Wysling, H. (Ed.). (1989). Thomas Mann Selbstkommentare: „Königliche Hoheit“ und
„Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull“. Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch.

Wysling, H. (1995). Narzissmus und illusionäre Existenzform: zu den Bekenntnissen
des Hochstaplers Felix Krull. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 1995.




